
	 1	

伍廷芳证道学研究	
	

张洪彬	

	

!"#$ 长期以来，伍廷芳以现代政治家、法学家、外交家著称，其精神生活中的灵性

追求一直被遮蔽。实际上，各种宗教信仰的思想资源一直伴随他的人生旅程，他参与灵

学研究，晚年有关证道学（神智学）的著作和翻译，融合了证道学及本土天道信仰、佛

教思想等传统思想资源，主张诸神同一、诸教同源，力图证成神圣存在之实有及其对世

俗道德秩序的保障。伍廷芳的证道学顺应全球化而抗衡世俗化，是对全球化和世俗化的

一种回应方案。	

%&'	 伍廷芳 证道学 神智学 天道信仰 复魅	

()*张洪彬，1980 年生，历史学博士，上海师范大学人文学院	

	

张灏先生曾揭示出五四思想的“两歧性”，他指出，“五四在西方启蒙运动和浪

漫主义的双重影响之下,	对迷信神力和神权的传统文化，产生反动，因而强调回归

人的自主性”，就此五四是一个怀疑的时代。然而普遍的怀疑产生了价值取向的危机，

五四知识分子遂“急切地追求新的价值观和宇宙观，一言以蔽之，新的信仰”。因而，

五四又是一个纷纷建立“新宗教”的时代。他所谓的“新宗教”，主要是人本主义的

思想倾向，即对人的神化。①实际上，五四时期的所谓“新宗教”，并不局限于人本

主义的思想取向，也包括一些指向超越世界和神圣存在的传统意义上的宗教信仰。

黄克武先生曾系统考察过 1917 年成立的上海灵学会的成员和活动，指出灵学研究

主要“探讨灵魂、鬼神、生死问题与预测未来”，“将科、玄学与宗教（特别是传统

的扶乩）融合在一起，尝试解答生死鬼神的终极问题，并解决道德沦丧的社会问题”。

②伍廷芳的证道学与灵学有很深的渊源，但更倾向于神学体系的建构。与灵学一样，

它并不纯然是旧有传统的余绪，在很大程度上还是新时代的开端，它是在新的时代

语境中产生的，回应的是新的时代问题，调用了新的思想资源。本文将以伍廷芳关

于“证道学”的翻译和著述为考察对象，以此理解启蒙时代的另一面相。	

	
①	参见张灏：《重访五四——论五四思想的两歧性》、张灏：《扮演上帝：20世纪中国激进思想中人的神化》，俱
载张灏：《幽暗意识与民主传统》，新星出版社 2006年版。关于近代中国的宇宙祛魅与天道信仰衰微，可参见
张洪彬：《天变，道亦变：晚清宇宙论之转变》，华东师范大学博士学位论文，2014年。	
②	黄克武：《民国初年上海的灵学研究：以“上海灵学会”为例》，《“中央研究院”近代史研究所集刊》第 55
期，2007年 3月。	



	 2	

	

一、两个伍廷芳	
伍廷芳，祖籍广东新会。1842年出生于新加坡。1845年被带回广州生活。1856

年进入香港圣保罗书院学习，1860年在香港与人共同创办《中外新报》，1874年进

入伦敦林肯法律学院攻读法学，1877年获大律师资格，同年返港，成为香港法庭执

业律师，1880 年起出任香港立法局议员。1882 年辞职离港，任李鸿章幕僚，长达

14 年之久，参与中法谈判、马关谈判等。1896 年、1907 年两度被清廷任命为驻美

国、西班牙、秘鲁及古巴公使。1903年起，与沈家本共同主持法律改革。1911年辛

亥革命后，支持南方革命政权，出任中华民国政府外交总长,代表南方革命政权与袁

世凯方面议和。袁世凯就任中华民国总统后，伍廷芳赋闲沪上。袁世凯称帝，伍廷

芳公开反对。袁世凯去世之后，伍曾就任黎元洪内阁的外交部长、段祺瑞政府的内

阁总理。1917年赴广州参加护法运动，任护法军政府外交总长、财政总长、广东省

长。1922年，陈炯明叛变时，伍廷芳惊愤成疾，6 月 23 日逝世于广州。孙中山颁布

总统令为他举哀，国民政府为其举行国葬并塑造铜像，以纪念他对民国政治的贡献。

①这是研究比较充分、我们比较熟悉的伍廷芳：一个受过先进的现代教育、西式教育

的法学博士，历任清廷驻外公使、民国政府的外交部长、司法部长、财政部长、代

理内阁总理，参与和主持过诸多有重大历史影响的谈判，既是在国际舞台上纵横捭

阖的外交家，也是一个深度参与重大事件的政治家。②这些印象还可以从《伍廷芳集》

所收的诸多公牍获得印证。③总之，无论怎么看，他都是一个“现代的”“新式的”

“启蒙的”“进步的”人物。	

然而，这不是事实的全部。还有另一个伍廷芳，一个被进步史观遮蔽的伍廷芳，

一个有点“迷信”、有点“落后”、有点“怪力乱神”的伍廷芳。在《中华民国史·人

物传》中，对伍廷芳的介绍，涉及这个面相的伍廷芳，仅一笔带过，只谈及袁世凯

就任中华民国总统后的五年时间里，伍廷芳“在家中研究灵学、养生学，攻读儒、

佛、回诸书”。并提及张勋复辟时迫使黎元洪解散国会，黎元洪要求时任代理国务总

	
①	《大总统令》（中华民国十一年十月十四日），《江苏省公报》第 3156期，1922年；《伍廷芳博士国葬典礼之
摄影》，《时报图画周刊》第 231期，1924年；《李金发及其所造伍廷芳像》，《现代》第 2卷第 1期，1932年。
伍廷芳墓 1924年迁到广州越秀山上，迄今仍存，背倚孙中山纪念碑，前临中山纪念堂，墓旁竖立着巨大的伍
廷芳像以及孙中山撰写的伍廷芳墓表。	
②	关于伍廷芳的研究，最重要的成果主要有张云樵：《伍廷芳与清末政治改革》，联经出版事业公司 1987年版；
张礼恒：《伍廷芳传》，河北人民出版社 1999年版；丁贤俊、喻作凤：《伍廷芳评传》，人民出版社 2005年版。	
③	丁贤俊、喻作凤编：《伍廷芳集》，中华书局 1993年版。	



	 3	

理的伍廷芳副署此一命令，并威胁伍的人身安全。伍廷芳断然拒绝，说道：“我研究

灵魂学颇有心得，不副署这道命令，充其量不过一死而已，死并不是一件可怕的事

情。”①透过这一事件大体可见，这一个伍廷芳在精神上支撑了另一个伍廷芳。关于

伍廷芳的灵魂学说和证道学，丁贤俊、喻作凤所著《伍廷芳评传》有所论及，但所

依据的文献仅《明道会要旨》一种，并定性为“一部分封建势力的代言人和一些资

产阶级知识分子，怀着悲天悯人的初衷，谋求拯救人类的荒谬说教”，其史观体现出

相当强的时代局限性。②郑国、泮君玲曾有专文考察伍廷芳的灵学③，作者似未发现

伍廷芳关于证道学的著作，因此其论述主要基于当时报刊报道以及他人关于伍廷芳

的记述，对伍廷芳证道学的内容并未进行系统性的梳理和论述。此外，笔者不赞同

该文把证道学与灵学混为一谈，二者虽有共同诉求，但论证资源各有侧重，伍廷芳

对两者的接受和传统且有时间先后的差异。总之，对伍廷芳的这一面相，仍缺乏专

门和系统的研究，也缺乏宗教学视角的观照。为了更为充分地理解一个饱满的、立

体的伍廷芳，我们有必要系统考察伍廷芳少为人知的这一面相。更为重要的是，本

文力图透过伍廷芳来理解时代的“两歧性”，理解近代历史上祛魅与复魅的二重奏。	

实际上，宗教很早就在伍廷芳的人生旅程上打下了烙印。其母亲为基督徒，其

岳父是继梁阿发以后的第二个华人牧师。少年伍廷芳居住在广州郊外时，常往附近

的基督教堂听布道，渐渐熟识英国牧师晏惠林，从他那里了解到欧洲的政治、文化，

学习英文，并被他推荐给在香港的牧师白利安，从而得以就读于香港圣保罗书院。

后前往伦敦留学，据称也是受基督教会的帮助。④我们虽不能确定伍廷芳是否受洗为

基督徒，但他和基督教牧师、教会的长年交往，据此推断他对宗教比较有兴趣，有

较深的了解，当不为过。据称，伍廷芳在 40 岁以后常年茹素，研究“卫生学说”，

但所参阅古籍都是“道家修炼语”，不得其门而入，及至出使美洲之后，与饱学之士

多有交流，方有心得，且著有《延寿新法》一长文，把道教养生学说和现代医学知

识糅合在一起。⑤他坚信自己可以活到二三百岁。在纽约结识的一名为康洛华士的西

人，曾向他表演灵魂照相术。这一经历显然给伍廷芳造成了相当深刻的印象，以至

于回国多年后，伍廷芳仍常信誓旦旦地对人讲述这一经历。⑥传言他自己也热衷于灵

	
①	《中华民国史·人物传》（第 6卷），中华书局 2011年版，第 4049、4051页。	
②	丁贤俊、喻作凤：《伍廷芳评传》，人民出版社 2005年版，第 358页。	
③	郑国、泮君玲：《近代中国知识分子的一种信仰世界——伍廷芳与灵学》，《民俗研究》2017年第 3期。	
④	伍廷光编：《伍廷芳历史：伍博士传录》，第 1页。	
⑤	伍廷芳：《延寿新法》（1914年），载丁贤俊、喻作凤编：《伍廷芳集》，第 537-562页。	
⑥	伍廷光编：《伍廷芳历史：伍博士传录》，第 29页。	 	



	 4	

魂照相术，收藏有不少他本人与鬼魂的合影，在演讲中曾公开展示，在西湖博览会

中陈列过一张。①他每晚就寝前必静坐一小时。据其自述，其静坐时曾感觉“思虑全

消，觉得脏腑澄清，身躯轻了大半，极似漂浮空际，羽化登仙”。②多种材料表明，

伍廷芳深信自己是真的多次遭遇了鬼神，且有出神入定的体验。我们似可理解为这

是他的宗教体验。据称，伍与人聊天，好谈鬼，常喜“发挥灵学心得”。③	

伍著有《灵学日记》《鬼友夜谈录》《鬼的世界问题》等④，据称，《灵学日记》

厚厚一册，从民国八年（1919 年）四月起研究灵学的一切心得，统统记录在册⑤；

《鬼友夜谈录》均为其本人一生与鬼交谈的记录⑥。上述诸种文献，惜均毁于陈炯明

叛变时导致的总统府火灾。⑦所幸，他晚年关于证道学的几种著述和译著，仍得以存

世。伍廷芳于 1922 年去世，次年上海证道学会即出版 Dr.	 Wu’s	 works	 on	

Theosophy(伍廷芳证道学说》)，共 154 页，其中包含 4 种图书，分别是语录体的

Dr.	Wu’s	Dialogues	on	Theosophy(《伍廷芳证道学问答》)，《证道学会要旨》《证道

学指南》及《因果浅义》。其中，虽然《因果浅义》为译本，但因为伍廷芳本人甚为

信奉这套学说，且其译文和夹注中透露出伍廷芳许多自己的见解，所以也可以用来

理解伍廷芳对于证道学的理解，可以从中察知伍廷芳重建天道信仰之用心，并借此

了解其所在时代的别样面相。	

	

二、“生命之科学、灵魂之科学”	
Theosophy（证道学，今通译神智学）一词始自古希腊，由表示神的 theo-和表

示智慧的-sophy 合成。证道学成为一种有广泛影响的宗教思想，始自 1875年。是

年 10月 30日，俄罗斯人波拉瓦兹夫人（Madame	Blavatsky，1831-1891）及美国

人欧尔克（Colonel	Olcott）在纽约共同创建 Theosophical	Society（本文沿袭伍廷芳

的译法，译为“证道学会”）。据称，学会刚成立的时候，研究的重点是灵学，尤其

是埃及的神秘主义。不久转向印度神秘主义。⑧1878-1879 年，两位创始人移居印
	

①	司徒亚当：《伍廷芳与鬼为伍》，《吉普周刊》1946年第 11期。有学者指出，在现代中国曾风行一时的灵魂
照相术，也很可能是伍廷芳带回国的，参见王宏超：《灵魂照相术在中国的传播和实践》（未刊稿）。	
②	伍廷光编：《伍廷芳历史：伍博士传录》，第 43页。	
③	伍廷光编：《伍廷芳历史：伍博士传录》第 5页。	
④	伍廷光编：《伍廷芳历史：伍博士传录》，第 3页。	
⑤	伍廷光编：《伍廷芳历史：伍博士传录》，第 52页。	
⑥	伍廷光编：《伍廷芳历史：伍博士传录》第 16页。	
⑦	伍廷光编：《伍廷芳历史：伍博士传录》，第 3页。	
⑧	 Henry	Ridgely	Evans,	“MADAME	BLAVATSKY”,	The	Monist,	Vol.	14,	No.	3	(April,	1904),	pp.	387-408.	



	 5	

度，证道学会总会也随之迁往印度阿迪亚（Adyer），迄今仍存，并在加拿大、美国、

新加坡等国设有分会。①证道学渊源于灵学（Spiritualism），旨在研究世界上诸多宗

教、哲学和科学，发现世界的最高真理。证道学会的徽标之下有一箴言：“There is 

no religion higher than truth.”（译为“无高于真理之宗教”②。）在总部迁往印度之

后，证道学会研究的重心落到亚洲宗教，尤其是印度教、佛教，从而证道学的思想

资源也明显染上亚洲色彩。③	

伍廷芳应该是在第二次出使美洲期间（1908-1910年）接触到证道学的。伍自

称在美国购买阅读了证道学的相关书籍，“见其论证甚广，地球如何创成，人类如何

发始，将来如何结果，人生在世应如何做事，人死后若何，阴间景况若何，发明前

人未明之事，确有证据，非向壁虚造、侈言神怪之比，故深信其道”。④但伍廷芳到

底什么时候在国内成立证道学会，尚未见确切证据。张礼恒教授在《伍廷芳传》所

附伍廷芳大事年表中称，伍廷芳1910年8月“称病请假，寓居上海，自号‘观渡庐

老人’，沉浸于灵学研究，欲‘集旅沪中外明哲之士，立天人明道会，冶儒佛耶回诸

教精义于一炉’”，但遗憾的是未注明这一信息的出处。⑤1916年3月12日，伍廷芳在

上海尚贤堂演讲，各种报刊均称其为“通神社伍廷芳”。⑥1916年8月16日，伍廷芳

受江苏省教育会邀请讲演“通神社事”。⑦不过，现有证据难以判断此“通神社”是

指印度总会还是中国分会，因此不能确定“通神社”是否于1916年即已在中国成立

组织。然而，1920年11月12日，《申报》的报道中就明确说明“上海道德通神会请

伍廷芳博士在海宁路新爱伦戏院演讲生死之理”。⑧另有时人记述，1920年伍廷芳时

居上海，提倡道德通神学，每周四邀请中西会友聚集于其家，“研究各宗教之实理、

天地间深邃莫名之秘理、人身中之蛰能”。⑨由此可以推测，上海道德通神会的成立，

最早在1910年，至迟在1920年，伍廷芳是核心人物。Theosophical	society，伍开始

	
①	印度总部的网址为 http://www.ts-adyar.org.	世界各主要国家的分会网址见
http://www.chinesetheosophy.org/related-websites.html.	中国人比较熟悉的吉杜·克里希那穆提（Jiddu	
Krishnamurti，1895－1986）就是证道学会印度总部培养的，其思想在东西方产生了极为广泛的影响，其作品
经胡茵梦等翻译推介，在台湾和大陆拥有众多读者。	
②	伍廷芳：《伍廷芳证道学问答》，上海证道学会 1923年版，扉页。	
③	 Stephen	Prothero,	“From	Spiritualism	to	Theosophy:	‘Uplifting’	a	Democratic	Tradition”,	Religion	and	American	
Culture:	A	Journal	of	Interpretation,	Vol.	3,	No.	2	(Summer,	1993),	pp.	197-216.	
④	伍廷芳：《证道学会要旨序》，伍廷芳：《证道学会要旨》，第 2-3页。	
⑤	张礼恒：《伍廷芳传》，第 316页。	
⑥	 	《伍廷芳演说灵魂》，《申报》1916年 3月 15日；《伍廷芳博士之灵魂略说》，《广仓学演说报》1916年第 2
期；《伍廷芳演说灵魂》，《学生杂志》第 3卷第 4期，1916年。	
⑦	《伍廷芳讲述研究灵魂之大要》，《申报》1916年 8月 17日。	
⑧	《伍博士演讲通神学》，《申报》1920年 11月 20日。	
⑨	求真子：《序言》，伍廷芳：《伍廷芳证道学问答》。	



	 6	

译为“通神会”，是根据当时的英汉字典。伍廷芳担心人们望文生义，误以为旁门左

道，特意添加“道德”二字，译为“道德通神会”，以“表明宗旨正大”。然因又有

人质疑，“通神”二字并不确切，遂改为“天人明道会”，再改为“证道学会”。①“通

神”“天人”“明道”“证道”等字眼，均透露出该会的宗旨在于沟通天人、沟通神圣

与世俗，因而带有很强的宗教色彩。“道德”二字，一方面固然是为了避瓜田李下之

嫌，另一方面也透露出伍廷芳发起证道学会的动因。②	

众所周知，宗教信仰在现代遭遇的主要挑战是世界的祛魅和世俗化。即科学对

世界万物的重新解释，在很大程度上取消了超自然解释的必要性，使上帝“失业”

了。伍廷芳及其证道学要在世俗时代重新论证宗教信仰，论证神圣存在与世俗世界

的关系，必须要处理宗教与科学的关系。	

首先，伍廷芳指出，“科学教育”的短板在于“无约束人心之能力”，而这正是

宗教信仰之所长。“各国设立学校，厉行科学教育，醉心功利，竞争生存之说深入人

心，历有年所。究之，欧战不能弭，海牙仲裁裁判不能实行，只缘科学教育之实际，

力量薄弱”，具体而言，“欧洲自厉行科学教育以来，不免流弊，一方面助成黩武主

义之发达，一方面增长个人之欲念，卒酿成近年欧战，为世界空前之大惨剧”。③与

此同时，伍廷芳也清楚地看到，“科学自身，本无善恶之可言”，关键在于人们本着

怎样的德性去运用科学，因此科学并不应该遭到责难，也不应拒绝。以我们今天的

话来说，科学是价值无涉的，是道德中立的。伍廷芳强调的是科学的局限性，即科

学本身无约束人心、培育道德之功能。而这，正是宗教信仰之所长。“宗教教育实行，

有范围世界之功能”，“宗教教育扩张之后，堪以转移人心，教化世道。”④伍廷芳指

出，世俗的是非善恶“苦无一定之标准”，“甲之所是，乙之所非，此以为善，彼以

为恶”，皆因“人类缺乏中心之信仰”，“大道不明，信仰不专，人心无一定之维系”，

总之，“人为之政治法律风俗习惯等”（世俗秩序）虽为约束人心、陶冶德性而设，

但“为力至微”。因此，“返本求源”之法还是要“竭诚于宗教”。⑤“宗教者，劝人

为善，所以济政治之穷。”⑥正如格尔兹所言，因为世俗秩序永远不可能达致绝对的

公平，永远不可能完全消除“君子受厄”“恶人得福”的现象，所以诉诸于神圣秩序，

	
①	伍廷芳：《道德通神会改名证道会之原因》，伍廷芳：《证道学会要旨》。	
②	 1922-1923年间，证道学会会址在上海爱多亚路（Av.	Edward	VII，今延安东路）29号。牟振宇：《从苇荻渔
歌到东方巴黎：近代上海法租界城市化空间过程研究》，上海书店出版社 2012年版，第 544页。	
③	伍廷芳：《证道学会要旨》，第 8-9页。	
④	伍廷芳：《证道学会要旨》，第 8-9页。	
⑤	伍廷芳：《证道学会要旨序》，载伍廷芳：《证道学会要旨》，第 1页。	
⑥	伍廷芳：《证道学会序》，伍廷芳：《证道学指南》，上海证道学会，1923年。	



	 7	

有助于维系人们对道德秩序的信心。①	

至少对伍廷芳来说，证道学（theosophy）与灵学（spiritism）一样，都是针对

世俗化、科学主义而起的，意在拯救人的精神性、灵性、德性。在他的描述中，“上

帝”对现时代的判断是：“今日世界人类，均向形质实事上用心者居多，宝爱钱财，

鄙弃道德，懵然不知身外更有身，世界外更有世界，人外更有鬼神，皇上外有天帝。”

因此上帝才拣选俄罗斯妇人波拉瓦兹夫人传扬证道学说，劝诫世人。伍廷芳自己对

当时中国的情形的判断与此类似：“近观吾人，亦皆以目前物质为心，无所信仰，置

仁义道德于不问，故以二千余年儒释佛老之教，一切视若迂腐之论，以致上下交征，

有危祖国。”②他又说：“人为万物之灵，有理想，能判善恶，能自强自卫，能制百物，

巧夺天工，如飞机、潜艇、留声机、摄影机、无线电、千里镜、显微镜、无线电话

诸巧物，人可谓灵机矣；至于科学一途，如几何代数、物理格致、化电星光、催眠

术、灵子术、长生术诸术，无一不尽研究，精益求精。世界中有形有象之物，几无

一不了如指掌。而于道德一道，不加考求，神鬼之事，视若无有，甚者至不信天地、

上帝。后至十九世纪之末，欧洲诸国有博学者，见天下有形之物，发泄殆尽，乃转

而向无形中用工，于是始行研究鬼学，西曰 spiritism（引注：灵学、召魂术），及

诸不明之事，其名曰 occultism（引注：神秘主义），绎其意，谓秘理。”③列举近代

种种科学技术、形下之学的大发展，不过是为了说明其局限性，同时反衬形而上之

道德、灵性等急需获得深入研究。而灵学、神秘主义侧重灵魂照相术、与鬼神的沟

通之术、催眠术、对人的潜意识或潜能的发掘等实践技能。证道学包含这些内容，

但道德关怀更重，侧重利用多种知识资源来证成灵魂不灭、善恶果报等大道。以伍

廷芳的说法，“与鬼神往来交通，或见鬼神，此亦是证道学之一部分”，但证道学是

“穷理尽性之学，非专以见鬼神而设也”。④	

其次，伍廷芳还相信，科学知识有助于证成宗教信仰。“证道学非是一宗教，惟

各教皆本之于真道，证道学亦由真理而起。故证道学虽非宗教，而实包藏哲学、宗

教及科学于其中。”⑤证道学广泛调动宗教学、哲学、科学等思想资源来论证对神圣

存在、超越世界的信仰。伍廷芳宣称，证道学“对于各物之研究及考察，皆用科学

	
①	格尔兹：《作为文化体系的宗教》，载格尔兹：《文化的解释》，纳日碧力戈等译，上海人民出版社 1999年版，
第 101-147页。	
②	《伍廷芳大讲鬼话》，《晨钟报》1920年 11月 13日。收流云、黄诚等选编：《老新闻——民国旧事（1920
—1923）》，天津人民出版社 1998年版，第 74-75页。	
③	伍廷芳：《伍廷芳证道学问答》，第 1-2页。	
④	伍廷芳：《伍廷芳证道学问答》，第 14页。	
⑤	伍廷芳：《证道学指南》，第 8页。	



	 8	

方法以推究其原因结果”，但最终要阐明的乃“生命之科学、灵魂之科学”，“推明生

命之道，发达心内灵机，俾得察视藐微，直接觉悟真理”，因而相较于自然科学（“物

质科学”）“尤进一步”。①证道学虽然依靠科学的支撑，但又超越于科学，因此，伍

廷芳对宗教信仰的证明，并不纯然依靠科学，也不拘囿于科学。以时人的说法，是

“博通三教，无轩轾之分，至奥妙之处，又以科学证明之”。②科学于他虽往往意味

着正确、确切的知识，但只具有工具性的意义，并不意味着绝对的真理。在回答证

道学与道教孰优孰劣时，他的问答是：“证道学中之修性、修命、炼气、炼神、外功、

内功，实与道同，老庄已道尽矣。不过老庄之时，未有科学证明，今日证道学，设

于二十世纪之时，得科学证明之故，似优而实非。”③由于相信世界万物遵循同一个

“道”，最高的“真理”只有一个，无论是科学的真理，还是形形色色的宗教的真理，

也许在表面上、具体枝节上有所不同，但在根本上是一致的，是相互证成的。	

	

三、“合天下各教为一家”	
伍廷芳很早就参加了宗教对话的实践。自 1903 年起，伍廷芳就深度参与了传

教士李佳白（Gilbert	 Reid，1857-1927）主持的尚贤堂的活动，担任董事，提供经

济资助，发表演讲，组织讨论。尚贤堂的一大宗旨就是开展不同宗教之间的对话，

联合各教、舍异求同，它是现代中国最重要的宗教对话平台，当时基督教、儒教（孔

教）、回教、佛教、道教各方的主要领导人物都曾参与尚贤堂的活动。④证道学的宗

旨与此甚为接近，也志在破除宗教之间的隔阂与冲突，且护卫宗教信仰，因此伍廷

芳服膺证道学，其来有自。	

在伍廷芳看来，证道学力求阐明的是神人、死生、灵魂肉体等等关系，归根结

底是要穷究天与人之关系、神与人的关系、神圣存在与世俗事务的关系：“世界宗教，

其原皆出于天。其所研究主张之理，即天与人关系之理也。若泛言天道而忽略人事，

或徒论人事而蔑视天道，均不能以天道管摄人事，及以人事证明天道……谈天道者

必须有统系，有证据，以科学之条理，求大道之指归，切于人事，当于人心……天

道人事一以贯之，到此境界，谓之天道人道均无不可”。⑤归根结底，证道学所证之

	
①	伍廷芳：《证道学会要旨》，第 13页。	
②	求真子：《序言》，伍廷芳：《伍廷芳证道学问答》。	
③	伍廷芳：《伍廷芳证道学问答》，第 18页。	
④	详参饶玲一：《尚贤堂研究（1894-1927）》，复旦大学博士学位论文，2013年，第 121-164页。	
⑤	伍廷芳：《道德通神会改名证道会之原因》，伍廷芳：《证道学会要旨》。	



	 9	

“道”，是贯穿天人、神人、神圣与世俗的道。虽然没有宗教仪式，不拘囿于某一固

有宗教传统，但证道学显然是具有浓厚宗教关怀的一种思想学说（“其是宗教，由于

追明天道之后，再指明捷径与吾人，使吾人早达清楚超升之目的”①），证道学会也

往往被视为一种宗教团体。	

伍廷芳特意指出，汉儒董仲舒所谓的“天人之际甚难明也”，正是证道学要力求

阐明的对象。这表明，本土的天道信仰，也是伍廷芳证道学的一个关怀所在。另一

个证据是，1914年，尚贤堂在北京召开“万教联合大会”，伍廷芳作为“孔教”代

表出席并发言②，也可见儒教、天道信仰之于伍廷芳，有着非同寻常的意义。不过，

要注意的是，伍廷芳关心的却并不仅限于中国本土的天道信仰。此“神”、此“道”、

此“天”，并不是某一特定宗教的神圣存在，而是普遍意义上的神圣存在。伍廷芳认

为，佛教、儒教、基督教、伊斯兰教的教旨“皆原于天而证诸人”，“所发明者，在

乎天人之际”。他相信，“天与人关系之理既明，则人生观可以确立，理得其真，心

有所主，物我一体，为善最乐。一切功利竞争之说，迂僻诡异之行，国家种族畛域

之见，不能重扰吾人，世界于是大同矣”。③证道学具有鲜明的普遍主义色彩，它认

定所有的宗教在根本上是一致的，力图超越具体宗教派系之间的冲突，超越国家、

种族等界线，追求世界大同。在伍廷芳看来，证道学是“天人相见之指南，世界大

同之导引”。④	

在伍廷芳看来，世界诸种宗教都着意于神圣与世俗的关系（“天人关系”），且都

教导人为善去恶（“千差万别之宗教，无非教人为善之一念”⑤、“各教皆有劝善惩恶

之利益”⑥），更重要的是，诸种宗教同出一源：“上帝派诸大圣贤，次第诞生，创立

各种宗教。如中国之孔孟，组织孔教，率天下以仁义；释迦牟尼、如来，组织佛教，

率天下以慈悲；乃至耶稣、天主、默罕默德、婆罗门等各圣贤降生各国，其大旨要

以劝善为方针。为赏善罚恶起见，特发明因果说，使知为善得可爱果，为恶得非可

爱果。”⑦如此，则把诸种宗教都追溯到同一神圣存在——上帝。此一上帝并不能简

单等同于基督教的上帝，而应理解为所有宗教共同的至上神，一个共同的“造物者”。

“造物者，天下之大神灵。英人号为 God，即耶稣天主；儒教之所谓上帝也；佛教

	
①	伍廷芳：《证道学指南》，第 9页。	
②	饶玲一：《尚贤堂研究（1894-1927）》，第 108-109页。	
③	伍廷芳：《道德通神会改名证道会之原因》，伍廷芳：《证道学会要旨》。	
④	伍廷芳：《证道学会序》，伍廷芳：《证道学指南》，第 2页。	
⑤	伍廷芳：《证道学会要旨》，第 10页。	
⑥	伍廷芳：《证道学会要旨》，第 12页。	
⑦	伍廷芳：《证道学会要旨》，第 9-10页。	



	 10	

之所谓佛也、世尊也；道教之所谓鸿钧也、玄始也；回回教、拜火教亦各自有其名

号也。其名虽殊，其为天下之大神灵，则一也。”①在他的描述中，证道学会创始人

波拉瓦兹夫人“知天下诸教本自一原，教主之心本于一善，无非以教人、救世为宗

旨，实无端可争，所不同者，在于礼节上而已。于是天下为一家，合诸教为一理之

心遂萌”。②这种会通天下诸教，“合天下各教为一家”的追求，一方面是对全球化的

回应，另一方面也是对宗教纷争的回应。	

不过，在证道学中，处于最高位阶的，并非人格化的“上帝”，而是非人格化的

“道”“天道”。从而，神创论在证道学中是缺位的，这一点与亚伯拉罕三教（犹太

教、基督教、伊斯兰教）有着明显的区别。因为，人格神是“道”的派生物，“此大

神灵，亦由道而有”③，“各教皆由天道而来”④，“世界各宗教，皆系真道一部分之

表示”⑤。“证道学之英国名，是天理或天道，亦是穷理尽性之学”⑥，“证道学者，

实是学天道”⑦，“吾人乃实向天道做功夫”。⑧究其根源，主要是因为证道学虽为欧

洲人首创，但其思想资源却主要来亚洲的宗教传统，证道学会总部迁往印度之后，

其任务之一是	“穷究亚洲文教及理学”⑨；其次则因为第一次世界大战后，欧洲人

对欧洲文化的信心大为衰落，并转而从其他文化传统中寻求思想资源。对此，伍廷

芳有一段陈述：“今日大战之后，欧洲知进于科学、退于精神之害，故德国有发起每

星期演讲儒与道二次，而法国又多绎佛经及社会，各国实行佛与道之大同。加以证

道会在在世上多至八千余处，独美与英二国之地，多至七十余处。其中所教之理，

大半是道与佛。”⑩	

尽管诸神同一、诸教同源，种种具体宗教之间仍然存在着诸多差异。究其原因，

一是因为“圣人立教，皆视世人根性之现状，以定教化之标准”；11二则是因为教徒

不良，谋权谋利，变本加厉，导致宗教冲突。12总之，“世界宗教，如大树之枝叶，

	
①	伍廷芳：《伍廷芳证道学问答》，第 15页。	
②	伍廷芳：《伍廷芳证道学问答》，第 5页。	
③	伍廷芳：《伍廷芳证道学问答》，第 15页。	
④	伍廷芳：《伍廷芳证道学问答》，第 16页。	
⑤	伍廷芳：《证道学指南》，第 4页。	
⑥	伍廷芳：《伍廷芳证道学问答》，第 14页。	
⑦	伍廷芳：《伍廷芳证道学问答》，第 15页。	
⑧	伍廷芳：《伍廷芳证道学问答》，第 16页。	
⑨	伍廷芳：《伍廷芳证道学问答》，第 6页。	
⑩	伍廷芳：《伍廷芳证道学问答》，第 19页。	
11	伍廷芳：《证道学会要旨》，第 10页。	
12	伍廷芳：《证道学会要旨》，第 11页。	



	 11	

枝虽不同，而树无异”①，“各教之表面不同，而基础之真道则一也”②，“圣人无二

心，天下无二理”③。基于这样的理解，证道学会“力主宽大，不执一教，不舍一教”

④，“合天下各教为一家”⑤。不仅如此，各种宗教皆可借助证道学阐明的事理之支撑

和证明，“证道学会以真道为体，而真道又为各教之基础，非一教所能独有也……宗

教藉证道学证明其经文之隐义，益令人信仰”。⑥	

综上所述，证道学着意的并不是捍卫或证成某一特定的宗教，而是要论证，有

神论和宗教信仰是成立的。一方面，它接近于现代意义上的宗教学，二者产生于一

时代、同一语境，均志在无所偏曲地理解世界各宗教传统。另一方面，它与现代宗

教学又有所不同，后者往往预设宗教是人类回应生存环境的思想产物，简言之，“神

乃人造”；相较而言，证道学在这个问题上的立场更接近于基督教神学，志在论证超

越存在之实有，神圣秩序之公正，其矛头所向，是无神论，是无信仰的状态。而这，

也正是伍廷芳晚年的中心关怀。 

	

三、“不易之真理”	
证道学宣称，世界有三大不易之真理。第一，天地间有主宰者。第二，人的灵

魂永远不灭。第三，世界上有绝对公正之善恶果报。⑦	

所谓“主宰者”，在伍廷芳的论说中，往往又被称为“上帝”“天帝”“造物者”

“大生命”（One	 Life），“世界万物之生命由之而有”，万物均为其产物和派生物。

基于这样一种关系，他对世界万物、诸多生命具有主宰的权力和能力，是为“主宰

者”。⑧这一主宰者的特征是“无声无臭”，换言之，是无形象的，是形而上的，人们

并不能通过视觉、听觉、嗅觉、触觉来直接感知到；同时他是博爱万物的，是仁爱

的。“若明天帝造物之心，则万物中无论如何相反，乃事实上之宜也。世界事事物物，

皆出以助吾人，非阻吾人也。”⑨这里的论述，接近于基督教的目的论论证，即认为

万物均有其目的，相互之间具有一种匹配、和谐的关系，万物都是上帝造来为人所

	
①	伍廷芳：《证道学会要旨》，第 12页。	
②	伍廷芳：《证道学指南》，第 7页。	
③	伍廷芳：《序》，载晏弥秘仙：《因果浅义》，伍廷芳译，上海证道学会，1923年，第 1页。	
④	伍廷芳：《证道学会要旨》，第 12页。	
⑤	伍廷芳：《伍廷芳证道学问答》，第 6页。	
⑥	伍廷芳：《证道学指南》，第 5页。	
⑦	伍廷芳：《证道学指南》，第 9-11页。	
⑧	伍廷芳：《证道学指南》，第 10页。	
⑨	伍廷芳：《证道学指南》，第 12页。	



	 12	

用的，故而上帝虽然博爱万物，却最爱世人。这一主宰者显见为一人格化的存在，

很大程度上源自于亚伯拉罕宗教（犹太教、基督教、伊斯兰教）的上帝观。	

然而，正如前文所述，这一主宰者并不处于最高位阶，因为他本身是“天道”

的派生物。处于最高位阶的是非人格化的“天道”，因而宇宙间最高的“主宰者”是

“天道”，即一种客观的自然秩序、一种法则。这与亚洲的宗教传统更为接近。天道

的特征是“公”是“仁”（“天道之公、天心之仁”①）。“世界为一大公无私之律所治”

②。这一公正的、仁爱的“天道”，归根结底是一个道德性的宇宙秩序、自然法则。	

由于相信“道通为一”，世界上万般道理，在根本上都是同一的，从而，用科学

的方法，也可以发现这一道德秩序。③与传统的“格物穷理”一样，事实与价值、自

然与人伦，在这里并未发生断裂。所以，证道学用科学来证明天道秩序是公正的，

是保障“善有善报，恶有恶报”的。伍廷芳特意把时任证道学会会长的晏弥秘仙

（Annie	Besant）博士的 Elementary	Lessons	On	Karma一书翻译为中文，题为《因

果浅义》。他在序言中指出，该书作者为英国人，不懂汉语，阐述的也主要是佛教的

真理，但是“其言论与孔子无异”，由此可见“圣人无二心，天下无二理”一说确可

成立。④在该书中，被用来论证有因必有果、善有善报、恶有恶报的科学知识是作用

力和反作用力相等的规律。“嘉吗是天地间大公无私之天然理也，即泰西哲学家名之

曰因果律，科学家名之曰反动理者”⑤，所谓“反动理”，即“有动力必有抵抗力，

故动力与反动力相埒”⑥。作用力为因，反作用力为果，有因必有果，有果必有因，

二者具有绝对必然的联系。这一物理学的事实和规律，在证道学看来，遂论证了“善

有善报，恶有恶报”的道德法则。这一论证，在今天看来甚为薄弱，基本难以成立。

因为我们今天很难认同“道通为一”，我们认定事实与价值是分离的，我们认为自然

秩序与人伦秩序属于不同的领域，它们的道理是不同的，因而自然科学发现的事实

和规律，不能直接套用到人伦秩序中来。但是，在证道学这里，在伍廷芳这里，因

为预设“天下无二理”，科学规律和人伦秩序都不过是自然秩序（天道）之一部分，

从科学规律中推导出人伦秩序中就顺理成章了。	

	
①	伍廷芳：《证道学指南》，第 5页。	
②	伍廷芳：《证道学指南》，第 11页。	
③	无独有偶，许多近代学人在融会中西学说时，均以“道通为一”为基本预设。详参吴展良：《中西最高学理的
绾合与冲突：严复“道通为一”说析论》，《台大文史哲学报》第 54期，2001年；吴展良：《清末学人的求道
心态》，《东方文化》2002年第 6期。	
④	伍廷芳：《序》，晏弥秘仙：《因果浅义》，伍廷芳译，第 1页。	
⑤	晏弥秘仙：《因果浅义》，第 7页。	
⑥	晏弥秘仙：《因果浅义》，第 4页。	



	 13	

这一自然法则并不是人格化的，以伍廷芳的表述来说，“因果相生，是有数也，

非命也（命字作令字解）”①。“世人多以因果为赏罚意，实大差。岂知因果律中，殊

未有赏罚之理……非有神或人施赏罚于其身也，乃其人自犯致刚正不苟之因果律，

故不能不收其相当反动之恶结果。”②这一特征，清楚地表明了证道学与亚伯拉罕宗

教的区别。它预设一种非人格化的自然法则、宇宙秩序，这一法则本身是保障善恶

果报的道德秩序的，并不需要人格神的喜怒、赏罚等诸多干涉。	

伍廷芳曾谓：“宗教者，劝人为善，所以济政治之穷。”正是因为世俗秩序（政

治）不可能做到绝对公正，不可能完全实现和保障善有善报、恶有恶报的正义，作

为证道学的神圣存在，天道（自然法则）就必须绝对保障善恶果报的道德秩序绝对

不会落空。换言之，因果律作为一种天然法则，作为天道，是不会出现例外的。“须

知因果乃天然中不易之理，故为天地间之一大律也。盖其无处不有，无时不在，普

遍宇宙，至明无闭。泰西哲学家号之因果，曰嘉吗律。”③“嘉吗既是天然之理，则

不能有何时始何之之问，盖因天下各理，皆根于太初之始，故不得谓之何时而起、

何时而终也。”④之所以要强调因果律无所谓始终，是为了强调其适用范围是任何时

间、任何地点，绝无例外，任何事物都不可能违背这一法则（“因果是天然之理，体

物而不可违者也”⑤，“因果律之反动是丝毫不差，实乃不可犯而不可易也”⑥）。人

为万物之一，当然也不例外，此理遂可当作“治世之原理”。⑦	

如果认定善恶果报不会出现例外，那么如何解释“君子受厄”“恶人享福”之类

显然有悖“善恶果报”道德秩序的苦涩现实呢？在这里，“死后生命”或谓“生命的

延续”，遂成为必要。伍廷芳声称，“世人皆谓人身内有灵魂，惟证道学于直接穷究

之下则反是，评为人即灵神，而神借身体、灵魂、感觉、动作以显其神焉。此四者，

是其辇，以载其灵体”，“吾人之真身是神，其肉身是衣而已”，“死是身死，非神死

也。夫死有若下车焉，除去尘世中物质之物，而别天之生命仍在也，此即如人之去

衣，身仍在一般”，“吾人之死非真毕命也，实易位置而已，故死一方面，实无关紧

要之事也”⑧，“人与神本为一体，而物质界之肉体与心，不过为人之仆从耳”⑨。这

	
①	晏弥秘仙：《因果浅义》，第 5页。	
②	晏弥秘仙：《因果浅义》，第 12-13页。	
③	晏弥秘仙：《因果浅义》，第 3页。	
④	晏弥秘仙：《因果浅义》，第 7-8页。	
⑤	晏弥秘仙：《因果浅义》，第 10页。	
⑥	晏弥秘仙：《因果浅义》，第 12页。	
⑦	晏弥秘仙：《因果浅义》，第 4页。	
⑧	伍廷芳：《证道学指南》，第 16、17、13页。	
⑨	伍廷芳：《证道学指南》，第 5页。	



	 14	

与基督教式的灵魂/肉身二元分疏的概念虽不完全相同，然其结构是一致的，均认定

人具备超越肉身的精神存在那一面（要么称为“灵魂”要么称为“真身”），认定其

来源于神圣存在，且永不朽坏。证道学称之为“真身”，强调“人即灵神”，不过是

要高度强调人的精神存在与神圣存在的关系非常密切，从而有助于证成人之善根（善

良天性），从而证成人自我完善、与神圣存在沟通的可能性，“证道学之精义，以人

神一体为训，则人是神之一分子，自不难以人通神”①。这种逻辑，与基督教三位一

体教义中“圣灵”作为“上帝”的一种形式居于人心，与天道信仰中“心即理”“天

命下贯之谓性”是同构的。②本质上，它仍是一种灵魂不灭论。灵魂不灭论/生命延

续论的一大功能，是要解释“好人受苦，坏人得福”的苦涩现实，确保为善终将得

福，为恶终将受苦，正义永不落空，无论多晚，它终将实现。在证道学中，“因果”

最终落实到“轮回”说上来。伍廷芳指出，人类的不平等，原由可以分为三类，因

才能高下不同，因机缘不同，因环境优劣有异，但归根结底，均来自“轮回”。“夫

轮回者，乃天造之定律，人不能自易其命运。盖此轮回律是不能易者，虽天帝亦不

能变易其数也。”③“盖寿夭穷通，人自主之于前生之善恶，今之所受者，乃前生之

果也”，“每一下种，必有收割之时，乐生于善，苦生于恶，婴儿夭殇者，是了其前

生之债”，这是“天演之定例”④。“宇宙借此律公均动作，故无地不有，无事不见。

作善还善，作恶还恶，报应无差，迟速虽殊，惟无空落。”⑤确保正义永不落空，遂

可证成神圣存在的正义性、善性：“研究轮回之道，方知上天公正无私。”⑥	

论证了存在着超越于世俗世界的主宰者，论证了主宰者的正义性，论证了“为

善得福，作恶致祸”的道德秩序永不落空，剩下的就是人自己的选择和作为。在这

里，证道学的论证实际上还涉及到决定论/自由意志的问题，但其论证方式，与基督

教的论证方式甚为不同。基督教认为上帝赋予人自由意志，让人自己去作为并为自

己的作为负责。伍廷芳证道学的论证方式更近于宋明理学。他指出，一方面，人不

得不受自然法则（“天然理则”）的制约，“天然物理是天地间诸情境互相交结而生之

后果也，吾人既置身于世界情境中，又未能洞悉各情境中生克之理，故不能不受多

少之限制”，比如说，人就不能凌空飞翔。然而，人如果借助飞机，就可腾空飞翔。

	
①	伍廷芳：《证道学指南》，第 6页。	
②	有关天道信仰中的“心即理”，可参见向世陵：《宋代理学的“性即理”与“心即理”》，《哲学研究》2014年
1期。	
③	伍廷芳：《证道学指南》，第 19页。	
④	伍廷芳：《证道学指南》，第 19-20页。	
⑤	伍廷芳：《证道学指南》，第 24页。	
⑥	伍廷芳：《证道学指南》，第 19页。	



	 15	

由此可见，“吾人若能明天然物理及天然能力，则更能用法克之，以求己之自由”，

总之，“天然物理虽能限制吾人一部分，究未能完全限制也。因天然理仍未能胜吾人

之学识，所以学诚更大，则举动更自由也”①，“因果虽能成情境，以范围吾人，而

吾人乃造因之主也，故不明此理者，方为其仆，而受其限制也”②。在这里，伍廷芳

特意强调“此说极似圣人所教能尽物之性，则可以赞天地之化育，可以赞天地之化

育，则可以与天地参矣”。“格物穷理”方得“尽性”，善恶果报的必然规律（“因果

律”）既然被认定为自然法则（“天然物理”）之一部分，则“因果之理不可不穷其极，

以求己之自由也”。③人类“格物穷理”、“向善去恶”的本性和能力，来自善性的神

圣存在的赋予，也正是人的神性之所在，伍廷芳认为“此即儒教所谓人性本善，自

具良知良能”。人人皆有此善根，若能不断自我完善，“终必复其全德、全善、完全

之神体”，“然后方能与天合体，而入于大安乐之境也”。④	

在这样的神学系统中，向“天理”（自然法则）祈祷是无效的，惟有“自作自受”。

天理并非人格神，它只是对人的言行做出绝对公正的回应，“理之作用是不偏不倚的”，

“天理无论吾人如何望法，只有施其应当之效果而已”。⑤此说与老子的“天道无亲，

唯与善人”庶几相近。人的祸福完全由自己的念头和作为所造成。因而人应该修身

养性、诚意正心，“破恶果”，“成善因”，不应无所作为，束手待毙，“圣贤乃能自己

造就，岂可尽付于天命也哉”⑥。宗教信仰的要件，固然是对神圣存在的信仰，但其

主体和重心，还是人的作为。	

	

四、结语	
据迄今所见材料，难以清楚知晓证道学会规模如何、成员有哪些人。但伍廷芳

多次公开演讲灵魂、证道学等内容，听众甚多，也可见这些思想学说颇有市场。1916

年 3 月 12 日，伍廷芳受邀到上海尚贤堂演讲身体与灵魂之关系，听众达数百人。
⑦1916 年 8 月 16 日，伍廷芳受江苏省教育会邀请，在该会补习学校讲演“通神社

事”。据报道，伍廷芳主要演讲“人能永久不死，所死者躯壳，而不死者灵魂也”，

	
①	晏弥秘仙：《因果浅义》，第 14-16页。	
②	晏弥秘仙：《因果浅义》，第 34页。	
③	晏弥秘仙：《因果浅义》，第 16页。	
④	晏弥秘仙：《因果浅义》，第 42-43页。	
⑤	晏弥秘仙：《因果浅义》，第 32页。	
⑥	晏弥秘仙：《因果浅义》，第 30页。	
⑦	《伍廷芳演说灵魂》，《学生》第 3卷第 4期，1916年。	



	 16	

他历述灵魂永久存在之种种证据，讲述他在美国时与鬼谈话之经历，并出示身后有

鬼影的照片三张，令听者传观，“听者二百余人，座为之满，沪上名流大都联袂而至，

车马盈门，洵一时之盛会也”	，“滿座鼓掌如雷”。①1920年，伍廷芳“在海宁路新

爱伦影戏院演讲生死之理，听者至一千余人至多”。②民国佛教巨擘太虚法师曾专就

此演讲做过详细的记录，尽管他并不完全同意伍所讲的内容，但承认“亦为善言”。

③太虚法师曾举伍廷芳为例，来说明修禅定者能见常人所不能见之物，“如伍廷芳稍

有修养，预计在梦中作何事或见何人，后来亦能做到”④。可见他相信伍廷芳真有超

出常人的神通。伍廷芳于 1922年去世之后，证道学会偃旗息鼓，但 1924年，上海

有人继承伍廷芳遗志，重建证道学会黎明社⑤，并出版了伍廷芳关于证道学的遗著⑥，

创办女校，开设讲堂每周公开演讲证道学，建设图书馆对公众开放，创办发行《证

道学月刊》。⑦1928年 7月 15日，太虚法师赴欧美传播佛法之前，听说证道学会盛

行欧美，还专程访问上海南京路别发洋行楼上之证道学会，与其图书馆主任甘伯尔

（H.	 B.	 Compell）交谈数十分钟。⑧1927年，伍廷芳去世四年之后，上海还有人在

扶乩中请伍廷芳“现身说法”，以新旧学说解释“扶乩的原理”。⑨1943年，一贯道

崇华堂重印的《一贯浅说》中还收《伍博士演说道体》一文，“为伍博士与一贯道徒

讲道时的问答语录，所讨论的问题有：一贯道的意义，无极太极的道理，崇华堂中

使用的工夫——静坐，性与天道等”。⑩可见伍廷芳及其证道学、灵魂学说、灵魂照

相术等，在其生前有相当的影响，在其身后仍有回响。	

伍廷芳的证道学颇具时代典型性，它是在全球化时代回应文明冲突、开展宗教

对话的一种方式，同时代表了一种在世俗时代拯救神圣存在、重建天人关系的努力。

以伍廷芳的话来说，它一方面是“世界大同之导引”，另一方面又是“天人相见之指

南”。首先，证道学与宗教学均发端于 19世纪西人殖民拓展的时代，海外殖民活动

	
①	《伍廷芳讲述研究灵魂之大要》，《申报》1916年 8月 17日。	
②	《伍博士演讲通神学》，《申报》1920年 11月 20日。	
③	悲华（太虚）：《道德通神会伍廷芳演讲之详判》，《道德学》（海潮音文库·第一编第九种），台北：新文丰出
版股份有限公司，1985年，第 117-121页；《伍博士讲演通神学》，《尚贤堂纪事》第 11卷第 12期，1920年。	
④	太虚：《太虚大师文汇》，北京：华夏出版社，2012年，第 214页。	
⑤	《证道学会黎明社成立纪》，《申报》1924年 12月 30日。	
⑥	《伍廷芳先生遗墨出世》，《申报》1925年 7月 21日。	
⑦《证道学会创办培成女校》，《申报》1925年 8月 6日；《证道学会》，《申报》1926年 11月 4日；《赠送证道
学月刊》，《申报》1月 7日。	
⑧	陈维东：《太虚法师之证道学会访问记》，《申报》1928年 7月 16日；又刊《海潮音》第 9卷第 6期，1928
年。	
⑨	施秉章：《扶乩的原理：伍廷芳博士以新旧学说证明》，《新民声》1944年第 13、14期。	
⑩	李世瑜：《现在华北秘密宗教》，华西协合大学、国立四川大学史学系，1948年，第 98页。感谢王宏超先生
提供的资料信息。	



	 17	

带来了宗教冲突、文明冲突，催生了客观理解不同文化传统的需要。人类学、宗教

学、证道学均产生于这一历史背景之中，均旨在回应这一时代需求。作为一个活跃

在国际舞台上的政治家、法学家，伍廷芳对不同文化传统、不同宗教传统有实际的

接触和体会，有比较平等、比较客观的态度，加上传统“理一分殊”“道通为一”“天

下无二理，圣贤无二心”的思想预设，这使他易于认同证道学“诸教同源，诸神同

一”“不执一教，不舍一教”的开放态度。其次，证道学有着鲜明的有神论立场，力

图论证世俗道德秩序有神圣存在的保障，显见是对科学主义和世俗化浪潮的回应，

是祛魅时代一种“执拗的低音”①，是一种复魅的冲动。曾担任海牙国际法庭法官的

伍廷芳，感叹裁决难以执行，感叹“政治之穷”，感叹世俗道德秩序的不足，感叹世

俗教育对人心和道德的约束不力，因而其证道学寄望于神圣存在对世俗道德秩序的

保障，正符合他“宗教者，劝人为善，所以济政治之穷”的理解。	

（原刊《世界宗教研究》2018年第 1期）	

	

	

	

	
①	有关“执拗的低音”，参见王汎森：《执拗的低音：一些历史思考方式的反思》，北京：生活·读书·新知三联
书店，2014年，第 3-76页。	


